÷

Philipain dilling





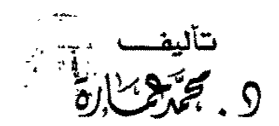


Bibliotheca Alexandrina

الهيئة العامة لكتبة الأسكندرية والتصنيف أن المسكندرية والتصنيف أن المسكندرية والتصنيف أن المسكندرية والتسميل والمسكندرية والتسميل والمسكندرية والتسميل والمسكندرية والتسميل والمسكن وا

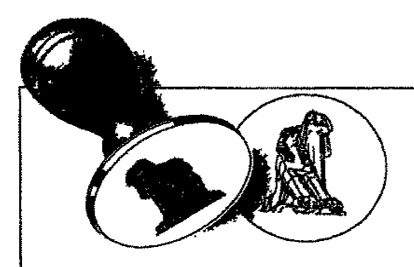
في التنوير الإسسسلامي على

# الفُنسُّلُ بُينَ اليَهُودِيَّة وَالإِسْلام



Line of the Alexan & 1 (QUAL)





اسم الكتاب القدس بين اليهودية والإسلام است السؤلف الدكتور / محمد عمارة إشرافا عسام داليا محمد إبراهيم تاريخ النشس الوفمبر ١٩٩٩م . ١٩٩٩ / ١٥٩٣٠ كالمسيكامة

الترقيم النولي | 3 - 1154 - 14 - 977 I.S.B. N النساشييين دارنهضة مصر للطباعة والنشروالتوزيع.

المركز الرئيسي ٨٠ المنطقة الصناعية الرابعة .

مدينة السمادس من أكتوبر.

ت: ۱۰/ ۲۲۰ / ۱۱۰ (۱۰ خطـــوط)

مركز التوزيع فاكس، ٢٩٦/٢٣٠،

١٨ ش كامل صدقى - الفجالة - القاهسرة إدارة النشسير ت: ۲۸۹۰۰۰ - ۱۹۸۸۰۰۰ ۲۰

فاكس: ٩٦،٣٣٩٥ ، ٢/٥٩،٣٣٩٥ فاكس: ٩٦ الفجالة . ٢١ ش أحمد عرابي - المهندسسين - الجيزة -: 3737737 - 37A7V37\7+

فاكس: ٢٧٥٧٦ ٣٤٦٢٥٧٠ ص. ب ٢٠ إمبابسة .

## تقديم

من القرآن الكريم نتعلم منهاج التعامل مع دعاوى الخصوم . . لا نتجاهل ما يدّعون . . ولا نصادر ما يقولون . . وإنما نجادل بالتي هي أحسن . . ونحاور بالمنطق والحجة والبرهان . .

وإذا كنا في إطار المؤمنين بالله - سبحانه وتعالى - وقرآنه الكريم ، ورسوله على ، نستدل بآيات الكتاب وأحاديث السنة النبوية ، فإن الاستدلال بهذا الحق وقف على من يؤمن بأنه حق . . أما إذا كان الحوار مع دعاوى الذين لا يؤمنون بالله ، ولا بقرآنه ، ولا برسوله ، فإن المنطق العقلى والحجة البرهانية هي أدواتنا في الحوار . .

ذلك بعض ما يعلمنا إياه القرآن الكريم . .

• فعلى حين كان أهل الشرك والوثنية هم الذين يدعون إلى منهاج « المصادرة » . . مسصادرة آيات القرآن الكريم وبراهينه : ﴿ وَقَالَ اللَّهِ لَلَهُ وَا لا تَسْمَعُوا لِهَذَا الْقُرْآنِ وَالْغُواْ فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَغُلُّبُونَ (٢٦) ﴾ [فصلت: ٢١] وجدنا القرآن الكريم يستحث هؤلاء المشركين على أن يأتوا بما لديهم من « حجج » ، ويبرزوا ما لديهم من « علم » ، ويعلنوا ما في حوزتهم من « براهين » ، ليرد عليها بالمنطق العقلي والبراهين اليقينية . . ﴿ . . . قُلْ هَاتُوا بُوهَانَكُمْ إِن

كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ [البسقرة: ١١١ ، النمل: ٢٠] ، ﴿ . . . قُلْ هَاتُوا بُرُهَا نَكُمْ هَذَا ذِكْرُ مَن مَعِي وَذِكْرُ مَن قَبْلِي بَلْ أَكْفَرُهُمْ لا يَعْلَمُونَ بُرُهَا نَكُمْ هَمُعْرِضُونَ (٢٤) ﴾ [الأنبياء: ٢٠] ، ﴿ سَيَقُولُ الّذِين الشَّرَكُوا لَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا أَشْرَكُنَا وَلا آبَاوُنَا وَلا حَرَّمْنَا مِن شَيْء كَذَلَكَ كَنْ اللهِ مَا أَشْرَكُنَا وَلا آبَاوُنَا وَلا حَرَّمْنَا مِن شَيْء كَذَلَكَ كَذَبُ اللهِ مَا أَشْرَكُنَا وَلا آبَاوُنَا وَلا حَرَّمْنَا مِن شَيْء كَذَلَكَ كَنْ مَن قَبْلِهِمْ حَتَىٰ ذَاقُوا بَأَمْنَا قُلْ هَلْ عَندَكُم مِن عَلْم فَتُخْرِجُوهُ لَنَا إِن تَتَبِعُونَ إِلاَ الظّنَّ وَإِنْ أَنتُمْ إِلاَّ تَخْرُصُونَ (12) ﴾ [الأنعام: فَلَلُه الْحُجَدَةُ الْبَالِغَةُ فَلَوْ شَاءَ لَهَذَاكُمْ أَجْمَعِينَ (13) ﴾ [الأنعام: فَلَلُه الْحُجَدَةُ الْبَالِغَةُ فَلَوْ شَاءَ لَهَذَاكُمْ أَجْمَعِينَ (13) ﴾ [الأنعام:

بل ويعلّمنا القرآن الكريم أن هذا هو المنهاج الإلهى حتى في يوم الحساب . . ﴿ وَنَزَعْنَا مِن كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيدًا فَقُلْنَا هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ فَعَلِمُوا أَنَّ الْحَقَّ لِلَهِ وَضَلَّ عَنَّهُم مَّا كَانُوا يَفْتَرُونَ (٣٠) ﴾ [القصص: ٧٠]

• وعندما حاول المشركون زحزحة القرآن عن مقام الإعجاز الإلهى ، ونسبته إلى الشعر ، والادعاء بأن الرسول والهما ما هو إلا شاعر . . ﴿ بَلْ قَالُوا أَصْغَاتُ أَحُلام بَلِ اقْتَراهُ بَلْ هُوَ شَاعِر ﴿ ) ﴾ شاعر . . ﴿ بَلْ قَالُوا أَصْغَاتُ أَحُلام بَلِ اقْتَراهُ بَلْ هُو سَاعِر ﴿ ) ﴾ [الأنسياء: ٥] احتكم المنهاج القرآني إلى الواقع الذي عاشوه وعايشوه . . فمحمد ، الذي ولد ونشأ بين ظهرانيهم ، لم يعرقوا عنه إبداع الشعر في يوم من الأيام ، ولا الاهتمام أو الامتلاك لما ينبغي للشعر من أدوات ، وذلك فضلاً عن البون الشاسع بين نظم القرآن للشعر من أدوات ، وذلك فضلاً عن البون الشاسع بين نظم القرآن

ونظم الشعر ، الذي هم فيه خبراء . . ﴿ وَمَا عَلَمْنَاهُ الشِّعْرَ وَمَا يَنْبَغِي اللَّهُ إِنْ هُوَ إِلاَّ ذَكْرٌ وَقُرْآنٌ مَّبِينٌ ﴿ آَلَ لِيُنذِرَ مَن كَانَ حَيَّا وَيَحِقَّ الْقُولُ لُ عَلَى الْكَافِرِينَ ﴿ ﴾ [يس: ٦٩ ، ٧٠].

وعندما زعم المسركون أن هذا القرآن ، الذي جاء به محمد ، إنما هو من إبداعه واختراعه ، فهو قول بشر ، وليس وحيًا إلهيًا . . احتكم القرآن - في مجادلتهم - إلى المنطق العقلي والبرهان اليقيني . . فهم بشر كمحمد ، ولهم في الفصاحة دُرْبة فائقة ، وثمرات متألقة في سماء البيان ، فإذا كان هذا القرآن مما يتأتي الإبداع بشرى ، فليأتوا - وهم الفصحاء - بحديث مثله . . ﴿ أَمْ يَقُولُونَ تَقَولُهُ بَل لا يُؤْمِنُونَ (٢٣) فَلْيَأْتُوا بِحَدِيثٍ مِثْلِهِ إِن كَانُوا صَادقينَ (٢٥) ﴾ [الطور: ٣٢، ٣٤].

• وعندما كان المشركون ينكرون ويستنكرون البعث والإحياء

هكذا يعلمنا القرآن الكريم منهاج التعامل مع دعاوى الخصوم . . وألا نكتفى الله نصادر ما يدعون . . وألا نتجاهل الذى يزعمون . . وألا نكتفى بتسرديد الحق الذى نؤمن به ، وإنما لابد من مسحاورتهم وتفنيد دعاواهم ، بالمنطق البرهاني والحجج العقلانية ، التي هي بمثابة ه العملة الدولية » و « الآليات العامة » المعتمدة في كل الأنساق الفكرية ، ومن قبل كل أصحاب العقول . .

هذا هو المنهاج القرآني . . الذي نطبقه في صفحات هذه الدراسة . . حول القدس الشريف . .

\* \* \*

فكثيرة هي الدراسات التي كتبها العرب والمسلمون عن مدينة القدس الشريف، والتي زخرت صفحاتها ببراهين الحق الفلسطيني والعربي والإسلامي في القدس . لكنها نادرة تلك الدراسات التي اهتمت بمناقشة دعاوي اليهود والصهاينة والاستعمار الغربي حول « الحق » اليهودي في هذه المدينة المقدسة . وأندر من ذلك تلك الدراسات التي فندت دعاوي هؤلاء الخصوم بالمنطق العقلي ، والحجج البرهانية ، وليس بترديد مأثوراتنا الإسلامية حول الحق العربي والإسلامي في القدس الشريف . .

ونحن ، في صفحات هذه الدراسة ، قد اخترنا :

- وثيقة تمثل دعاوى قمة الغلو الصهيونى « رابطة الدفاع اليهودية » . . كتبها مؤسس هذه الرابطة « دانيال ياسبس » . . وفيها كل الدعاوى التي يستندون إليها في أن « القدس يهودية » ، ولا علاقة لها بالإسلام ، ولا مكانة لها في حياة المسلمين ، منذ حياة رسول الإسلام وحتى الحقبة الراهنة في الصراع حول هذا المدينة المقدسة . .
- ثم قمنا بمحاورة هؤلاء الخصوم، وتفنيد جميع دعاواهم، بالمنطق العقلاني، الذي يحتكم إليه ويستنجد بآلياته جميع العقلاء، في كل الديانات والحضارات والقارات والعصور. لتصل بنا هذه المحاورة إلى أن القدس إسلامية هكذا كانت ولا تزال وأنها لا علاقة لها لا باليهودية كدين، ولا باليهود القدماء، فضلاً عن الصهاينة المحدثين.

\_\_\_\_\_(<u>V</u>)

ثم ختمنا صفحات هذه الدراسة بحدیث عن ماذا تعنیه إسلامیة مدینة القدس ؟ . .

هل تعنى الاحتكار الإسلامي لقدسيتها دون الأخرين من أصحاب المقدسات ؟ . .

أم تعنى هذه الإسلامية للقدس إشاعة قدسيتها لكل أصحاب المقدسات ؟ . .

ولقد احتكمنا في هذه الدراسة ، أيضًا ، إلى الواقع التاريخي ، الذي عاشه كل أصحاب المقدسات ، ومنهم اليهود . . ذلك الواقع الشاهد على أن القدس كانت ، دائمًا ، تقع في « الاحتكار » من قبل من يسيطر عليها من غير المسلمين - الرومان ، في عصر وثنيتهم وفي عصر نصرانيتهم . والصليبيون الفرنجة . . والصهاينة المعاصرون - بينما كانت السيادة الإسلامية على القدس هي وحدها المؤتمنة على فتح هذه المدينة أمام الجميع ، وإشاعة قدسيتها بين جميع أصحاب المقدسات . . لأن ذلك جزء من عقدة الإيمان الإسلامي . . وليس مجرد تسامح أو حق من حقوق الإنسان . .

\* \* \*

وإذا كانت القدس الشريف - في الصراع الراهن بيننا وبين الإمبريالية الغربية ، وشريكتها اليهودية الصهيونية - هي « رمز » هذا الصيراع المركب والمعقد - الحضاري . . والديني . . والتاريخي . . والسياسي . . إلخ - وهي ، كذلك ، بوابة التحرير

والانتصار . . فإننا نسأل المولى ، عنز وجل ، أن ينفع بهله الصفحات ، وأن يجعلها سلاحًا من أسلحة الوعى الإسلامى ، والاستنارة الإسلامية ، في هذه المعركة المصيرية . . إنه ، سبحانه وتعالى ، خير مسئول وأكرم مجيب . .

دکتور محمد عمارة

## وجهة النظر اليهودية: القدس يهودية .. وليست إسلامية

« أدرك مهندسو اتفاقات أوسلو من البداية خطورة وأهمية القدس ، فحاولوا تأجيل قضيتها إلى المرحلة النهائية من التفاوض ، خوفًا من أن تفجر مناقشة مستقبلها قبل القضايا المتفجرة الأخرى الهدنة الهشة بين الإسرائيليين والفلسطينيين .

ولكنهم فشلوا ، فقد اندلعت أعمال العنف - الانتفاضة - عند فتح مدخل جديد للنفق (المؤدى إلى أسفل المسجد الأقصى) في سبتمبر ١٩٩٧ ، وأدى بناء وحدات سكنية في قطعة أرض خالية شرقى القدس إلى إيقاف المفاوضات مؤخرًا ، حتى أصبح واضحًا أن الصراع حول القدس لن ينتظر طويلاً ، لذا يجب على العالم الخارجي أن يواجه الدعاوى المتصارعة من قبل اليهود والمسلمين حول المدينة التي دخلها الملك « داوود » قبل ثلاثة آلاف عام .

وإذا فعل العالم الخارجي ذلك سوف يسمع لا شك أكلاشيهات تقريبية توحي بأن القدس « مدينة مقدسة عند الطرفين » وتدل ضمنيًا على تعادل الدعاوى اليهودية والإسلامية حول القدس ، ولكن هذا الاستنتاج خطأ كبير ، فالقدس هي أعظم مدينة دينية بالنسبة لليهودية ، وهي مكان مقدس لا يعتقد فقط بأن تربتها مقدسة بل هواءها أيضًا ، اليهود يصلون في اتجاهها ويذكرون اسمها في صلواتهم باستمرار وينهون صلاة عيد الفصح بعبارة شوق حزين « العام القادم في القدس » وينطقون باسم

المدينة « القدس » كلما باركوا طعامهم بعد تناوله .

#### مصلحة سياسية

فماذا عن دور القدس في الإسلام ؟ إن أهمية القدس تأتى في مرتبة ثالثة لأهمية مكة والمدينة ، البلدان اللذان عاش فيهما محمد وشهدا الأحداث الكبرى في التاريخ الإسلامي ، القدس ليست قبلة المسلمين في الصلاة ، ولم تذكر باسمها مرة واحدة في القرآن ولا تذكر على الإطلاق في صلوات المسلمين ، وهي ليست مرتبطة ارتباطًا مباشرًا بالأحداث التي جرت في حياة الرسول ، ولم تتحول القدس في يوم من الأيام إلى مركز ثقافي إسلامي أو عاصمة لدولة إسلامية ، هي فقط اتخذت أهمية بالنسبة للمسلمين بصورة متقطعة طوال القرون الثلاثة عشر الماضية ، وكان السبب في تلك الفترات المتقطعة – كما هي الحال اليوم – سياسيًا والعكس صحيح أيضًا ، كلما تضاءلت المنفعة (السياسية) من القدس ضعفت الحماسة وخمدت المشاعر تجاهها وتراجعت وضعيتها لدى المسلمين .

(وعلى حد زعم الدراسة) في عام ٢٢٢ ميلادية هرب النبي محمد من بلده مكة إلى المدينة ذات الكثافة السكانية اليهودية ، وعند وصوله - وإن لم يكن قبل ذلك - تبنى عدداً من عارسات اليهود الدينية مثل الصيام مقابل « يوم كيبور » بيت الصلاة مقابل الكنيس (معبد اليهود) ، قواعد التحليل والتحريم في الطعام مقابل الكوشير (الأكل على الطريقة اليهودية) .

وتبنى محمد أيضًا طقس اليهود عند الصلاة ، متخذًا جبل الهيكل في القدس قبلة له وللمسلمين .

وكما يقول الطبرى - أحد مفسرى القرآن القدامى - « اختار الرسول على البيت الحرام بالقدس لكى يستميل أهل الكتاب (وبينهم اليهود) ، وسعد اليهود بذلك » .

ويرى المؤرخون المحدثون مثل « و . مونتجمرى وات » راثد دراسة السيرة الذاتية لـ « محمد » أن مغازلاته الشديدة لمشاعر اليهود كانت جزءًا من رغبته في استمالتهم واسترضائهم .

ولكن اليهود انتقدوا الدين الجديد ورفضوا إشارات الرسول محمد على العام ٦٧٤ تقريبًا ، وجاءت الإشارة الدراماتيكية لهذا التحول في الآيات القرآنية ١٤٧ إلى ١٥٢ من سورة (البقرة) ، والتي تأمر المؤمنين بأن يتوقفوا عن الصلاة في اتجاه « سوريا » وأن يستبنلوها بمكة (يذكر القرآن ومصادر أخرى أن اتجاه القبلة « سوريا » بينما توضح معلومات أخرى أن سوريا تعنى القدس) .

هذه الحادثة تمثل نموذجًا تكرر عدة مرات في القرون التالية حين تزايد الاهتمام الديني للمسلمين بالقدس لأنها تخدم مصالحهم السياسية ، وكلما تغير المناخ السياسي خبا اهتمامهم .

فقى القرن التالى لوفاة محمد دفعت السياسة دولة الأمويين المؤسسة في دمشق والتي كانت القدس تحت سيادتها ، إلى جعل

المدينة مقدسة فى الإسلام ، حيث فكر الأمويون فى تقليل أهمية الجزيرة العربية بإعلاء قيمة القدس إثر تورطهم فى منافسة ضارية مع قائد مكة المناوئ لهم .

فرعوا « ضربًا » من الأدب عتدح « مزايا القدس » وفضائلها ، وعملوا على ذيوع وترويج أحاديث وأفعال للرسول ، تعلى من شأن القدس وفي السنوات ٦٨٨م حتى ٦٩١م أقاموا أول بناء ضخم في الإسلام هو « قبة الصخرة » على قمة بقايا المعبد اليهودي .

(وتستمر الأكاذيب بالقول): وفي خطوة ماكرة ودقيقة أعاد الأمويون تفسير القرآن لإيجاد متسع القدس، خاصة في وصف رحلة محصد ليلاً «الإسراء» والتي وردفيها ﴿سبحان الذي أسرى بعبده ليلاً من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى ﴾ عندما نزلت هذه الآية القرآنية حوالي عام ١٦١م كان موجوداً مكان يسمى المسجد الحرام في مكة، وعلى العكس كان «المسجد الأقصى» تعبيرا مجرداً، وليس مكاناً، وفهمه بعض المسلمين كمجازاً و مكان في السماء، ولو كان «المسجد الأقصى» تعبيرا موجوداً على الأرض في ذلك الوقت لكانت فلسطين أرضاً مختلفة (عن المسجد الأقصى) فتلك المنطقة تذكر في القرآن (سورة الروم - الآية ۱) باسم أدنى الأرض \*.

ولكن الأمويين بنوا في عام ٥٤٥م مسجدًا في القدس فوق جبل الهيكل عامًا ، وأسموه المسجد الأقصى ، بذلك لم يقحم الأمويون القدس في القرآن فقط ، بل أيضاً أعطوها دور البارزا في حياة الرسول بأثر رجعي ، لأنه إذا كان المسجد الأقصى في القدس

فإن رحلة محمد ليلاً « الإسراء » والصعود اللاحق به (المعراج) إلى السماء تم فوق جبل الهيكل .

أى أن القدس تصبح مهمة دينيًا فقط عندما تبزغ أهميتها السياسية ، وكذلك عندما انهارت الدولة الأموية فى العام ٧٥٠ م دخلت القدس فيما يشبه الظلام الدامس ، ففى القرون الشلاثة ونصف القرن التالى ، فقدت الكتب التى تشيد بمدينة القدس الدعم الذى كانت تحظى به ، ولم تتوقف فقط عملية بناء المسجد الرائع ، بل إن المبنى الموجود تهاوى (انهارت قبة الصخرة عام الرائع ، بل إن المبنى الموجود تهاوى (انهارت قبة الصخرة عام متحسرًا: المتعلمون قلة والمسيحيون كشيرون ، وحكام الدولة الجديدة استنزفوا القدس ، والريف المحيط بها ، من خلال ما أسماه الحديدة استنزفوا القدس ، والريف المحيط بها ، من خلال ما أسماه الحديدة استنزفوا القدس ، والريف المحيط بها ، من خلال ما أسماه اللهدي . إى . بيترز » من جامعة نيويورك ، جشعهم ولا مبالاتهم .

### الحملات الصليبية

ولاحظ بيترز أن الحكم الإسلامي للقدس في بداية القرن العاشر الميلادي كان لا عرضيًا متقطعًا » بدون أي أهمية سياسية خاصة ، وفي ظل ما يشبه اللامبالاة الإسلامية بالقدس أثارت الحملة الصليبية على المدينة عام ١٠٩٩ ، رد فعل ضعيفًا للمسلمين ، كما يلاحظ إيمانويل سيفان من الجامعة العبرية ، المتحصص في تلك الفترة: لا لم ير الناس في ذلك صدمة أو إحساسًا بالخسارة الدينية أو الذل ، ولم يتنام جهد جاد لاستعادة القدس إلا في عام ١١٥٠ عندما أكد حكام المسلمين على أهمية القدس

للإسسلام ، وظهرت مرة أخرى الأحاديث التى تعلى من شأن القدس والكتب التى ترصد مزاياها وفضائلها ، ووضع حديث على لسان الرسول « محمد » يقول إنه بعد موته يكون سقوط القدس في يد الكفرة الكارثة الثانية التى تواجه الإسلام .

ومرة أخرى تراجع اهتمام المسلمين بالقدس ، بعد استيلاء صلاح الدين عليها وعودتها إلى أيدى المسلمين ، عندما تخلى عنها أحد أحفاد صلاح الدين في ١٢٢٩ م للإمبراطور فريدريك الثاني في مقابل وعد ألماني بدعمه عسكريًا في مواجهة أخيه الذي ينافسه على الملك ، ولكن عودة القدس إلى أيدى المسيحيين استفزت مشاعر المسلمين بقوة ، ونتيجة لللك استعادها المسلمون تحت حكمهم في عام ١٢٤٤ ، وهنا يقدم علم النفس ملاحظة مفادها أن فرسان الصليب القادمين من بلدان بعيدة ليجعلوا من القدس عاصمتهم ، رفعوا من قيمة المدينة في عيون المسلمين أيضًا ، وكما يقول سيفان لقد أصبحت مستهدفة بقوة من أعداء الدين ، وهذا جعلها مقربة من قلوب المسلمين ، من خلال نوع من الأعراض المرضية للنظر في صورة المرأة .

## عودة الظلام

ثم سقطت المدينة مرة أخرى في ظلام دامس لما يقرب من ثمانية قرون ، وفي لحظة من اللحظات تراجع عدد سكان المدينة إلى حوالي ٥٠٠٠ نسمة ، وهجر حرم جبل الهيكل وأصبح خرابًا ، وفي ظل الحكم العثماني ١٥١٦ – ١٩١٧ ، عانت القدس مهانة

أن تعامل كمزرعة ، تقدم جباية على غير المقيمين فيها ، وابتليت أيضًا بموظفين شديدى الجشع يجمعونها كل عام ، ورفعت السلطات التركية مواردها من المدينة بابتزاز الزوار الأوروبيين ، بينما لم تبذل إلا جهدًا محدودًا في تحسين اقتصاد القدس ، وتظهر قوائم الضرائب أن و الصابون ، كان المنتج الوحيد الذي تصدره المدينة ، ووصف چورچ سانديز للمدينة في ١٦١١ خير دليل ، حيث اكتشف كثيرًا من الأكاذيب (المباني القديمة تهدمت فيما عدا النذر القليل ، أما المباني الجديدة فوضيعة) .

وفى عام ١٨٥٠ زارت « جوستاف فلوبير » المشهورة بد « مدام بوفارى » القدس فوجدت أطلالاً فى كل مكان ، وكتب مارك توين فى عام ١٨٦٧ أن القدس فقدت كل جلالها القديم ، وأصبحت قرية فقيرة بائسة .

#### اليهوديوقظون المسلمين!

وفي العصر الحديث يلاحظ الأستاذ الجامعي الإسرائيلي و هافا لأزاروس - يافي ، أن القدس أصبحت محط النشاط العربي للذيني والسياسي فقط عند بداية هذا القرن ، وفقط بسبب النشاط اليهودي الحديث في المدينة وادعاءات اليهود حول حائط المبكي ، وقد أشعل أيضًا الحكم البريطاني للمدينة من ١٩١٧ وحتى وقد أشعل أيضًا الحكم البريطاني للمدينة من ١٩١٧ وحتى ١٩٤٨ ، عواطف المسلمين تجاهها ، فجعل الزعيم الفلسطيني (ومفتى القدس) الحاج أمين الحسيني من جبل الهيكل مركزًا لمناهضة الصهيونية ، وعلى سبيل المثال زيادة المدعم المالي من

العالم العربى من أجل إعادة ترميم قبة الصخرة ، وأعطى السياسيون العرب للقدس مكانة بارزة ، فمثلاً أثنى زعماء العراق بصورة متكررة على المدينة حيث صلوا فيها بالمسجد الأقصى ، وخطبوا خطبًا حماسية .

#### الهاشميون والقدس

ولكن عندما استرد المسلمون المدينة القديمة ، بمقدساتها الإسلامية في عام ١٩٤٨ سرعان ما فقدوا اهتمامهم بها ، تركزت قمة الإثارة عندما دخلت القوات الأردنية المدينة في ١٩٤٨ ، وكان الشاهد عليها تتويج الأسقفية القبطية الملك عبد الله ، ملكا لمقدس ، في نوفمبر من ذلك العام ، وتلاها على الفور الملل المعتاد من المدينة ، وانحسر ولع الهاشميين بالقدس ، حيث يقيم بعض أعدائهم المدودين ، وحيث قتل الملك عبد الله نفسه في عام أعدائهم المدودين ، وحيث قتل الملك عبد الله نفسه في عام أهمية المدينة المقدسة لصالح عاصمتهم عمان ، وتحولت تحت أهمية المدينة المقدسة إدارية بريطانية إلى مدينة ثانوية أو هامشية ، أيديهم من عاصمة إدارية بريطانية إلى مدينة ثانوية أو هامشية ، بعض المؤسسات المحلية (مثل اللجنة العربية العليا) ونقلوا البعض بعض المؤسسات المحلية (مثل اللجنة العربية العليا) ونقلوا البعض الآخر إلى عمان (مثل خزانة الوقف الفلسطيني) .

ونجحت جهود الهاشميين ، فتحولت القدس العربية مرة أخرى إلى بلدة محلية معزولة ، بلدة أقل أهمية من نابلس ، أصبح اقتصادها كاسدًا ، وغادرها الآلاف من العرب ، وبينما زادت

الكثافة السكانية في عمان خمسة أضعاف في الفترة من ١٩٤٨ وحتى ١٩٦٧ ، كانت نسبة الزيادة في القدس ٥٠ ٪ فقط .

واختيرت عمان لتكون مقرًا لأول جامعة أردنية ، ومقر الكثير من قبصور الأسرة الملكية ، وربما كنان أقبصى منا وصلت إليه الاستهانة بمدينة القدس ، أن إذاعة الأردن راحت تنقل « صلاة الجمعة » من مسجد في عمان بدلاً من أن تذيعها من المسجد الأقصى !

## والعرب الآخرون نسبوا القدس

ولم يقتصر تجاهل القدس على الأردن ، فقد اختفت فعليًا من خريطة الدبلوماسية العربية ، ولم يأت قائد عربى إلى القدس في الفترة من ١٩٤٨ وحتى ١٩٦٧ ، وحتى الملك حسين لم يزرها إلا نادرًا .

وفيصل ملك السعودية العربية الأسبق ، والذي تحدث صرارًا بعد ١٩٦٧ ، عن حنينه إلى الصلاة في القدس ، لم يبد مطلقًا راغبًا في الصلاة في الصلاة في الصلاة فيها عندما كانت الفرصة متاحة أمامه من قبل ا والجدير بالملاحظة أيضًا أن الوثيقة التأسيسية لمنظمة التحرير الفلسطينية - الميشاق الوطني الفلسطيني في ١٩٦٤ - لم تذكر القدس ولو مرة واحدة .

كل ذلك تغير بصورة مفاجئة بعد يونيو ١٩٦٧ ، عندما دخلت المدينة القديمة تحت السيطرة الإسرائيلية ، وكما حدث في الحقبة

البريطانية عاود الفلسطينيون وضع القدس في « قلب » برنامجهم السياسي ، وأبرزت صورة قبة الصخرة في كل مكان ، من مكتب ياسر عرفات وحتى محال البقالة ، ووصف دستور منظمة التحرير الفلسطينية » . الفلسطينية ١٩٦٨ القدس بأنها «مقر منظمة التحرير الفلسطينية» .

#### عودة الاهتمام

ولم ينفرد الفلسطينيون ببعث اهتمامهم بالقدس بين العرب، وحسب إشارة لازاروس يافى، بدأ حكام المسلمين مجددًا فى التأكيد على «حرمة وقداسة» القدس فى التراث الإسلامى، بالضبط مثلما حدث فى فترة الحروب الصليبية، إلى حد إزاحة الغبار عن الأحاديث القديمة، التى تدعم ادعاءاتهم، وأصبحت القدس الدعامة الأساسية لقرارات الجامعة العربية والأم المتحدة وراح حكام الأردن والسعودية البخلاء على القدس فى الماضى، يقدمون بسخاء هباتهم إلى وقف القدس.

وكما كان الأمر في زمن الانتداب البريطاني ، أصبحت القدس بدءًا من ١٩٦٧ الأداة الرئيسية لحشد الرأى العام الإسلامي الدولي وأعطى « حريق في المسجد الأقصى » للملك فيصل الفرصة كي يدعو ٢٥ حاكم دولة مسلمة ، ويؤسس منظمة المؤتمر الإسلامي ، واستندت السلطة الشيعية الحاكمة في لبنان بانتظام على موضوع تحرير القدس لكي تحشد مواطنيها نحو تحرير لبنان ، ومنذ قيام الثورة الإسلامية في إيران والعملة الإيرانية من «الريال» إلى « الألف ريال » تحمل صورة قبة الصخرة وفي أثناء الحرب

الإيرانية مع « قوات صدام حسين » في الشمانينيات تلقى الجنود الإيرانيون خرائط قديمة ، موضوع عليها طريق إلى القدس ير عبر بغداد ، وكذلك أعلن آية الله خوميني يوم الجمعة الأخيرة من رمضان « يومًا للقدس » ليصبح مناسبة عظيمة للخطب النارية ضد إسرائيل .

(وتستمر المزاعم والأكاذيب الإسرائيلية) منذ الاحتىلال الإسرائيلي حاول بعض الأيديولوچيين وضع الأسس التاريخية لإلحاق القدس بالإسلام من خلال ثلاثة ادعاءات رئيسية كلها محل شك تاريخيا، أولاً: الجزم بأن صلة الإسلام بالقدس تسبق صلة اليهود بها، فتؤكد – مثلاً – غادة تلحمي المتخصصة في كلية ليك فورست ؟ أنه هناك مدن مقدسة أخرى في الإسلام، ولكن القدس لها مكانة خاصة في قلوب وعقول المسلمين لأن مصيرها كان دائمًا توءمًا لمصيرهم.

دائمًا! دائمًا! كيف إذن ، وإذا كان تاريخ إنشاء القدس سابقًا على الإسلام بحوالى و الفي عام » من الزمان! فكيف يدعى أولئك المسلمون قدم صلة الإسلام بالمدينة ؟ يفسر لنا هذه المفارقة وإبراهيم هوبر » صدير الاتصالات الوطنية في مركز واشنطن للعلاقات الإسلامية – الأمريكية بقوله: إن صلة المسلمين بالقدس لا تبدأ من الرسول محمد ولكنها تبدأ بالأنبياء والرسل السابقين ، إبراهيم ، وداود ، وسليمان ، وعيسى الذين يعتبرون في الإسلام أيضًا رسلاً وأنبياء ، بكلمات أخرى فإن الشخصيات

المركزية في اليهودية والمسيحية كانت غاذج أولى من المسلمين.

ثانيًا: هناك ادعاء عشل مفارقة تاريخية كاملة مفاده أن القرآن ذكر القدس بين آياته ، ويرى هوبر وآخرون أن القرآن يشير إلى القدس من خلال قلبها الإسلامي، المسجد الأقصى، وهو ادعاء بلاأى مصداقية (كما تزعم الدراسة) فالمسجد الأقصى الذي بني بعد قرن من نزول القرآن لا يمكن أن يفسسر به على الإطلاق المعنى الأصلى للآية القرآنية المشار إليها من قبل.

ثالثًا: ينكر بعض المسلمين أية أهمية للقدس عند اليهود، فقد أعلن بصراحة كاملة مؤخرًا عبد الملك الدهامشة عضو البرلمان الإسرائيلي أن الحائط الغربي لا علاقة له، وليس ضمن بقايا المعبد اليهودي، وذهب الزعيم العربي - الإسرائيلي الأصولي - المعبد اليهودي، وذهب الزعيم للعربي الإسرائيلي الأصولي اللي أبعد من ذلك بقوله: لا يحق لليهود أن يصلوا عند الحائط الغربي، وبكلمات أكثر إحكامًا للشعار الإسلامي المتشدد « القدس عربية ».

#### ضد القدس!

ورغم هذه الادعاءات الصماء بأن القدس تنتمى أصلاً إلى الإسلام ، إلا أن الدين الإسلامي يحوى تيارًا ينحسر إلى حد ما لكنه موجود بشكل دائم من النظرة المضادة للقدس ، وربا كان من أبرز أنصار هذه النظرة هو ابن تيمسية (١٣٦٣ – ١٣٢٨ م) ، أحدالمفكرين في الإسلام ومن أكثرهم صرامة وتأثيرًا (ويعتبر الوهابيون في الجزيرة العربية خلفاءه المعاصرين) .

فى محاولته لتطهير الإسلام من البدع والخرافات استبعد ابن تيمية تقديس القدس ، باعتباره اعتقادًا مبتدعًا مصدره اليهود والمسيحيون ، ومصدره تنافس الأمويين القديم مع مكة ، وبوضوح أكثر فإن المسلمين المتفقهين الذين عاشوا فى السنوات التالية للحروب الصليبية يعلمون أن الانتشار الواسع للأحاديث التى تمجد وتمتدح قداسة المدينة سببه محاولة مواجهة الصليبين ، أى أن مصدره خلاف ومواجهة سياسية ، وبالتالى تعاملوا معها باحتراس وحذر .

لذلك نجد أن ذلك الأمر لم يستقم تمامًا ، فرغم التأكيد على أن الله أمر المسلمين بالتوجه إلى القدس كقبلة للصلاة أولاً ، ثم أمرهم بعد ذلك بالتحول عنها إلى مكة ، وورود بعض الأحاديث التى تخض على أن يصلى المسلم بعيدًا عن قبلة القدس ، فإن رفضًا لهذا التحول ما زال موجودًا على نحو محدود ، فالذى يصلى في المسجد الأقصى لا يعطى ظهره بدقة إلى منطقة « المعبد اليهودى » الذى يصلى اليهود في اتجاهه .

#### القدس ثانوية بالنسبة للمسلمين

إن مسألة الادعاءات الدينية والتاريخية في القدس تمثل معادلاً متكافئاً للوثائق القانونية، في أي مكان آخر في العالم، ومن يستطع أن يشبت صلة أعمق وأكثر امتداداً بالمدينة تكن له فرصة أفضل في كسب الدعم الدولي لحكمه لها.

وفي هذا السياق ، فإن حقيقة دور السياسة في إلحاق المسلمين

القدس إلى أنفسهم تتضمن جزئيتين: الأولى: أنها تثبت الضعف النسبى للصلة الإسلامية بالمدينة وهى صلة مصدرها اعتبارات مؤقتة لاحتياج دنيوى ، أكثر من كونها دعاوى عقائدية ثابتة وغير قابلة للتغيير.

والثانية : أنها تثبت أن اهتمام المسلمين لا يتركز في السيطرة على المدينة بقدر ما يتركز في إنكار أي سيطرة أخرى عليها .

والقدس لن تكون أبدًا أكسسر من مسدينة ثانوية بالنسبة للمسلمين ، وعلى النقسيض منها تقف « مكة » المدينة الأبدية للإسلام ، مكانًا يعتقد المسلمون أن « إبراهيم » افتدى فيه أخا إسحق « إسماعيل » وقبلتهم التي يصلون إليها خمس مرات كل يوم ، ومن الحرم على غير المسلمين دخولها .

وبذلك يكون كل سكانها مسلمين ، ومكة تستثير في نفوس المسلمين الشعور ذاته الذي تثيره القدس في نفوس اليهود، وكل ذكر لها يستدعى الخشية في قلوب المسلمين ، كما كتب ذات مرة عباد أحمد - عضو مؤسسة المجتمع الإسلامي بوسط چيرسي - بكلمات أكثر صراحة ومباشرة ، القدس بالنسبة لليهود هي بالضبط مثل مكة بالنسبة للمسلمين ، وكما أن المسلمين يحكمون « مكة موحدة » فإن اليهود يجب أن يحكموا « قدسًا موحدة » (۱) .

<sup>(</sup>۱) نشرت نص هذه 3 الوثيقة ٤ مجلة (الأهرام العربی) عدد ١٠٨ بتاريخ أول محرم ١٤٢٠ هـ الموافق ١٠٨ أبريل ١٩٩٩ م، صفحات ١٨ - ٢١ . ولقد قمنا بتفنيدها - في ذات الجلة - العدد ١١٢ بتاريخ ٢٩ محرم ١٤٢٠ هـ الموافق ١٥ مايو ١٩٩٩ م، صفحات ٢٢ - ٢٢ .

# وجهة النظر الإسلامية: القدس .. بين اليهودية والإسلام

عندما نناقش « حجج » ودعاوى الآخرين ، حول قضية القدس ، يجب أن نتجرد من منطق صاحب الحق الذى يخاطب ذاته . . فنتحدث بالمنطق « الموضوعي البارد » ، الذي يفند «حجج» الخصوم ، بمنطق هؤلاء الخصوم ، وبلغة العلم وعقلانية الفكر ، لا بالعواطف ، أو حتى بمأثوراتنا الدينية الخاصة التي لا يؤمن بها الآخرون . .

وفى تطبيق هذا المنهج على « وثيقة » « رابطة الدفاع اليهودية » - التى كتبها اليهودى الصهيونى الأمريكى « دانيال ياسبس » - أكبر مساعدى « بنيامين كاهانا » - ابن الحاخام الإرهابى « ماثير كاهانا » - مؤسس هذه الرابطة - . . فى مناقشة هذه « الوثيقة » نجد أن صرامة المنطق المجرد - وهو فى الفكر عملة دولية عامة - تقودنا إلى « إسلامية القدس » ، وإلى نفى أية علاقة لهذه المدينة باليهودية واليهود . .

تقول هذه « الوثيقة » : « إن القدس هي أعظم مدينة دينية
بالنسبة لليهودية » .

فهل هذا صحيح ؟ . . وهل هناك علاقة ما بين اليهودية وبين مدينة القدس ؟ . .

لقد روج اليهود هذه الدعوى ، حتى تبنتها الكاثوليكية - ومن قبلها البروتستانتية - فوجدنا بابا الفاتيكان يوحنا بولس الثاني ،

يتحدث عن القدس فيقول: « منذ عهد داود ، الذي جعل أورشليم عاصمة لمملكته ، ومن بعده ابنه سليمان ، الذي أقام الهيكل ، ظلت أورشليم موضع الحب العميق في وجدان اليهود ، الذين لم ينسوا ذكرها على مر الأيام ، وظلت قلوبهم عالقة بها كل يوم ، وهم يرون في المدينة شعارًا لوطنهم » (عن مقال الأنبا يوحنا قلتة – الأهرام في ١٢ – ٥ – ١٩٩٧ م) .

ووجدنا - كذلك - التحالف المسيحى البروتستانتى - فى أمريكا - تحت تأثير « الصهيونية - المسيحية » - عندما جعل الكونجرس الأمريكي يقرر - ١٩٩٥ م - نقل السفارة الأمريكية من تل أبيب إلى القسدس - وبناءها على أرض الأوقاف الخيرية الإسلامية ! - ينص في مقدمة هذا القرار على « أن القدس هي الوطن الروحي لليهودية » .

فهل حقًا تمثل « القدس أعظم مدينة بالنسبة لليهودية » - كما تقول « وثيقة » رابطة الدفاع اليهودية ؟ . . وهل هي « شعار الوطن اليسهودي » كسما يقول بأبا الفاتيكان ؟ . . و « الوطن الروحي لليهودية » كما يقول الكونجرس الأمريكي ؟ . .

لنسأل أولاً: ما هي اليهودية ؟

إنها - بالمنطق العلمى المجرد - هى شريعة نبى الله موسى الطخاله التى جاءت بها الألواح والأسفار التى أوحى الله بها إلى موسى . . وهنا نسأل - ثانيًا - : هل هناك أية علاقة بين شريعة

اليهودية . . ونبى اليهودية . . وتوراة اليهودية . . وبنى إسرائيل الذين توجهت إليهم التوراة والشريعة وبين مدينة القدس ؟

إن نبى اليهودية قد ولد ونشأ وعاش ومات ودفن فى مصر ، ولم ترعينه القدس فى يوم من الأيام . . .

وإن توراة اليهودية وشريعتها ووحيها قد نزلت في مصر ، وباللغة الهيروغليفية - وقبل وجود اللغة العبرية - ولم تشهد القدس - عبر تاريخها الطويل - شيئًا من ذلك في يوم من الأيام . .

فأين هي العلاقة الروحية - علاقة « الوطن الروحي » - التي يتحدثون عنها بين اليهودية وبين القدس ؟!

● فإذا قالوا - وهم بالفعل يقولون - بلسان « وثيقة » رابطة الدفاع اليهودية : « إن اليهود يصلون في اتجاه القدس ، ويذكرون اسمها في صلواتهم باستمرار ، ويُنهون صلاة عيد الفصح بعبارة شوق حزين : « العام القادم في القدس » . .

فإننا سنقول لهم: حسنًا 1. لكن ، هل صلاة أبناء دين من الأديان تجاه مدينة من المدن ، ترتب لأبناء هذا الدين حقوقًا «وطنية . . وسياسية . . وسيادية » في هذه المدينة ؟

إن الأرثوذكس - الروس ، واليونان ، والصرب ، والمصريين ، والأحباش - يصلون جميعًا تجاه القدس ، وإليها يحجون ، وفيها يتقدسون . . ومعهم ، في ذلك ، كل شعوب الكاثوليك ، في جميع أنحاء الدنيا ، وكذلك كل الأم والقوميات البروتستانتية . .

فهل يرتب التوجه إلى القدس فى الصلاة لكل هذه الأم والشعوب والقوميات والأجناس حقوقًا « وطنية . . وسياسية . . وسيادية » فى مدينة القدس ؟

إن القول بهذا « المنطق » ، جدير بعالم « النكات » ، وهلوسات ضحايا المخدرات ، ولا علاقة له بأدنى مستويات العقل والعقلاء! وقس على ذلك توجه المسلمين ، من مختلف الأم والأوطان إلى مكة في الصلاة . . وهو الذي لا يرتب لشعوبهم في مكة أية حقوق « وطنية . . أو سياسية » . .

فإذا قبالوا: لقيد عباش وحكم في القيدس داود وسليسمان عليهما السلام، وفيها بني سليمان هيكلاً لليهود.. فسنقول لهم: نعم!.. لكن هذا لا يقيم عبلاقة بين اليهودية وبين القدس.. وذلك لعديد من الأسباب التاريخية والمنطقية والواقعية.. منها:

۱ - أن داود وسليمان - بمنطق اليهود واليهودية - هم من «الملوك» ، وليسوا من « الرسل والأنبياء » ، ومن ثم فإقامتهم في القدس وعلاقتهم بها هي علاقة الاستيلاء السياسي والحربي ، وليست علاقة دينية بين القدس وبين اليهودية كدين . .

٢ - وأن علاقة داود وسليمان بالقدس ، كانت - بالنسبة لعمر القدس ، الذي يبلغ الآن ستة آلاف عام - علاقة عارضة وطارئة ، وسريعة الزوال . . فهى قد بدأت فى القرن العاشر قبل الميلاد ، بعد أن كان عمر القدس قد بلغ ثلاثة آلاف عام - فهى قد أسسها « اليبوسيون » ، أجداد العرب الفلسطينيين ، قبل الميلاد بأربعة

YY

آلاف عنام - ولم تدم العبلاقية بين داود وسليسمان ، بل وبين كل العبرانيين وبين القدس وفلسطين أكثر من ٤١٥ عامًا . .

فهل يؤسس ذلك لليهود حقًا « وطنيًا . . وسياسيًا . . وسياديًا » دائمًا في القدس وفلسطين ؟

لقد أقام العرب المسلمون وحكموا في الأندلس ثمانية قرون ، وبنوا فيها المساجد التي لا تزال قائمة حتى الآن . . فهل يرتب ذلك لهم في إسبانيا والبرتغال حقوقًا « وطنية . . وسياسية . . وسيادية » ؟

ولقد أقام الإسكندر الأكبر المقدوني (٢٥٦ – ٣٢٤ ق م) في مصر وغيرها من بلاد الشرق مدنًا ومعابد وإمبراطورية دام حكمها وحكم خلفائه فيها قرابة العشرة قرون – من القرن الرابع قبل الميلاد إلى الفتوحات الإسلامية في القرن السابع الميلادي – . . فهل يرتب ذلك للشعب المقدوني أو الإغريقي أو الروساني – أو لهم جميعًا – في مصر والمشرق حقوقًا « وطنية . . وسيادية . . وسياسية » ؟

وقبل الإسكندر ، دخلت كشير من بلاد الشرق تحت حكم «قمبيز» (٥٢٩ – ٢١٥ ق . م) الفارسي . . وفيها بني المعابد والهياكل والقلاع . .

وقبل « قمبيز » ، حكم الفراعنة - قرونًا متطاولة - أغلب هذه الأقطار ، وأقاموا فيها المعابد ، وتركوا فيها الآثار . . فهل يطالب أهل

Y۸

مصر . . أو أهل فارس بالسيادة الوطنية والسياسية على تلك البلاد ؟!

وهذا المعبد الذي بناه سليمان التفعد - والذي دمره البابليون
مع عملكة يهوذا سنة ٥٨٥ ق . م - هل حقًا ما يدعيه اليهود أن
المسجد الأقصى قد بنى على أنقاضه ؟

إن اللجنة الملكية البريطانية قد حكمت سنة ١٩٢٩ م بأن ما يسميه اليهود « حائط المبكى » هو « حائط البراق » - جزء من المسجد الأقصى ، ومعراج رسول الإسلام ، ولا علاقة له بهيكل سليمان . .

ولقد مضى ثلث قرن على احتىلال اليهود للقدس الشرقية ، وتكثيفهم البحث والتنقيب وتقليب باطن الأرض بحثًا عن أى أثر أو دليل على دعواهم هذه ، لكنهم لم يعثروا في كل هذه المنطقة ، وطوال هذه السنين ، على أدنى أثر لهذا الهيكل المزعوم . .

فأين هي العلاقة بين اليهودية واليهود وبين مدينة القدس؟

♦ ثم . . هل يهودية التلمود . . ويهودية الصهيونية هي يهودية موسى الطفاد ؟

إن أسفار التوراة ذاتها شاهدة على نقض اليهود لشريعة موسى ، وعلى استحقاقهم لعنة الله بسبب خروجهم حتى على التوحيد!

حما أن اليهودية المعاصرة - التي تحتل القدس وفلسطين - تعرّف اليهودي بأنه « هو المولود من أم يهودية » . . فالمعيار فيها

« بيولوچى » ، وليس دينيًا ، وبذلك أصبح « يهود الخور » و « الأشكناز » ، الذين لا علاقة لهم ببنى إسرائيل والعبرانيين ، والساميين هم اليهود - وفق هذا المعيار « البيولوچى » - حتى ولو كانوا ملاحدة ، أو أبناء زنا !

فأين هى العلاقة بين اليهودية وبين القدس . . بل وأين هى العلاقة بين هذه اليهودية « العنصرية - البيولوچية » ، وبين يهودية شريعة موسى التلتلا ؟

هذا هو « المنطق الموضوعي . . الجرد . . بل والبارد » ، الذي نفند به دعوى العلاقة الدينية بين القدس وبين اليهودية واليهود . .

#### 张 恭 恭

وبنفس هذا المنطق نناقش « الشبهة » التي تثيرها « وثيقة » رابطة الدفاع اليهودية ، والتي تشكك بها في قيام علاقة جدية بين القدس وبين الإسلام ، ورسول الإسلام ، والثقافة الإسلامية . . وذلك عندما تقول : « إن دور القدس في الإسلام يأتي في مرتبة ثالثة بعد مكة والمدينة . . والقدس ليست قبلة المسلمين في الصلاة ، ولم تذكر باسمها مرة واحدة في القرآن ، ولا تذكر على الإطلاق في صلوات المسلمين ، وهي ليست مرتبطة ارتباطًا مباشرًا بالأحداث التي جرت في حياة الرسول ، ولم تتحول القدس في يوم من الأيام إلى مركسز ثقافي إسلامي ، أو عاصمة لدولة إسلامية » . .

۳.

وما جاء في آية سورة الإسراء: ﴿ سُبْحَانَ الَّذِي أَسُرَىٰ بِعَبْدِهِ لَيْ الْمُسْجِدِ الْأَقْصَا الَّذِي بَارَكْنَا حَوِلْهُ لَيْكُ مِنْ الْمُسْجِدِ الْأَقْصَا الَّذِي بَارَكْنَا حَوِلْهُ لَيْكُ مِنْ آيَاتِنَا إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ (1) ﴾ [الإسراء: ١].

تقول عنه « وثيقة » رابطة الدفاع اليهودية ، إنه « مجرد تفسير أموى » لا يعنى مدينة القداس ، فلم يكن هناك يوم نزلت هذه الآية - سنة ٦٢١ م - مسسجد في القدس اسمه (المسجد الأقصى) ، لأن هذا المسجد قد بني في العهد الأموى . .

تلك هى دعاوى اليهود، التى تنفى وجود علاقة بين الإسلام وبين القدس . . وبين الثقافة الإسلامية والدولة الإسلامية وبين القدس . .

وفي الرد على هذه الدعاوى ، وتفنيدها . . نقول :

♦ إذا كمان الحمديث النبوى الشريف يجعل القدس ثالث الحرمين - بعد مكة والمدينة - فإنه يجعلها أولى القبلتين ، أى يقدمها - فى الترتيب التاريخي كقبلة للمسلمين - على مكة المكرمة والكعبة المشرفة . . لقد صلى إليها رسول الله على خمسة عشر عامًا ، ثم توجه إلى الكعبة بالصلاة قبل وفاته بثماني سنوات . .

ثم إن السنة النبوية قد جعلت القدس على قدم المساواة مع مكة والمدينة في الاختصاص بشد الرحال . . أي السفر للصلاة في مساجدها الجامعة - الحرم المكي . . والحرم المدنى . . والحرم

القدسى - . . فهى - القدس - المقدمة - تاريخيًا - كقبلة إسلامية لصلاة المسلمين . . وهى المساوية لمكة والمدينة فى شد الرحال إليها للصلاة . . « لا تُشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد : المسجد الحرام . . والمسجد الأقصى . . ومسجدى هذا ٤ (رواه البخارى ومسلم) .

● وعبارة (المسجد الأقصى) في آية سورة الإسراء تعنى مدينة القدس – كل القدس – ولا تعنى « المسجد » بمعنى البناء المعمارى « للجامع » - قائمًا بالقدس سنة ٢٢١ م ليلة الإسراء . . وكذلك عبارة (المسجد الحرام) في هذه الآية ، تعنى مكة – كل مكة – ولا تقتصر على الكعبة والمسجد الحرام . . فرسول الله ﷺ عندما أسرى به لم يكن ساكنًا ولا ناثمًا في المسجد الحرام – « الجامع » – وإنما كان في مكة ، فالإسراء به قد تم من (المسجد الحرام) – أي مكة – إلى (المسجد القرآن الأقصى) – أي القدس مسجدًا حرامًا – أي حرمًا مكيًا – وكل القدس مسجدًا عرامًا – أي حرمًا مكيًا – وكل القدس مسجدًا أقصى – أي حرمًا قدسيًا . .

● ويزكى هذه الحقيقة ويشهد لها وعليها وبها أن المسلمين ، ومنذ فجر الإسلام ، قد عاملوا القدس ، كمكة ، معاملة الحرم الشريف . . ومن عيزات وامتيازات الحرم في الإسلام تنزيهه بتحريم القتال وسفك الدماء فيه . . وعندما فتح المسلمون - بقيادة رسول الله على الله على الله على الدون قتال ،

لأن الحرم لا يجوز فيه القتال . . وهم قد صنعوا ذلك مع القدس عندما فتحوها سنة ١٥ هـ (٣٣٦ م) . . فلقد حاصروها حتى صالح أهلها على فتحها سلمًا ، وتفردت مكة والقدس بذلك دون جميع المدن التى فتحها المسلمون . . وكما تسلّم رسول الله مكة يوم الفتح ، تفردت القدس – دون كل مدن الفتوحات الإسلامية – بأن استلامها كان من اختصاص أمير المؤمنين عمر بن الخطاب ، وليس من قبل قائد الجيش الفاتح ، رغم أن هذا القائد كان هو أمين الأمة الإسلامية أبو عبيدة بن الجراح . .

هذا عن مكانة القدس بالنسبة لمكة والمدينة . . وعن ذكرها في القرآن الكريم . .

- أما دعوى أن القدس لا تذكر في صلاة المسلمين ، فهي قد تهاوت ، عندما ثبت أن المراد بـ (المسجد الأقصى) في آية سورة الإسراء وهي التي يصلي بها المسلمون في صلواتهم على امتداد أقطار الأرض ، وآناء الليل وأطراف النهار هو مدينة القدس الشريف . . كما أن آيات المعراج في سورة النجم (١٣ ١٨) والتي يتعبد بها المسلمون في الصلاة وغير الصلاة ، إنما تذكرهم بالمعراج من القدس الشريف . .
- وإذا كان الإسراء برسول الله على قد حدث من مكة إلى القدس . . وإذا كان معراجه قد تم من القدس . . فهل يجوز بعد ذلك أن تدعى « وثيقة » رابطة الدفاع اليهودية أن القدس « ليست مرتبطة ارتباطًا مباشرًا بالأحداث التي جرت في حياة الرسول » ؟!

إن هذا الإسراء هو إحدى معجزات رسول الإسلام . . وارتباط القدس بمكة في هذه المعجزة هو - بتعبير القرآن الكريم - آية من القدس بمكة في هذه المعراج من القدس ، هو الأخر ، إحدى معجزات الرسول على . .

فكيف يكون ، وأين يكون الارتباط المباشر بحياة الرسول ، إذا لم يكن هذا هو الارتباط ؟!

لكل ذلك ، غدت الرابطة بين القدس ومكة عقيدة دينية إسلامية ، وآية تتلى في القرآن ، وترتل في الصلوات الإسلامية ، ومعجزة من معجزات الرسالة الإسلامية . . وواحدة من عقائد الجيهاد الإسلامي ، تحدث عنها صلاح الدين الأيوبي (٥٣١ - ٥٨٩ هـ / ١١٣٧ - ١١٩٣ م) في رسالته إلى « ريتشارد قلب الأسد » (١١٨٩ - ١١٩٩ م) - إبان الحروب الصليبية - فقال عن القدس : « من القدس عرج نبينا إلى السماء ، وفي القدس تجتمع الملائكة ، لا تفكر بأنه يكن لنا أن نتخلي عنها أبدًا ، كما لا يكن بحال أن نتخلي عن حقوقنا فيها كأمة مسلمة . . ولن يمكّنكم الله أن تشيدوا حجرًا واحدًا في هذه الأرض طالما استمر الجهاد » . .

• أما دعوى « وثيقة » رابطة الدفاع اليهودية ، أن القدس « لم تتحول في يوم من الأيام إلى مركز ثقافي إسلامي » ، فيفندها ويدحضها مكانة القدس في الثقافة الإسلامية عبر أكثر من أربعة عشر قرنًا متواصلة . .

فالمسلمون هم الذين أطلقوا على هذه المدينة اسم: القدس . . وبيت المقدس . . والحرم القدسى . . والقدس الشريف . . فجعلوا من القداسة اسمًا لها ، وعنوانًا عليها ، يعبر عن قداستها ومكانتها المقدسة في الثقافة الإسلامية والعقل الإسلامي والوجدان الديني الإسلامي . .

وكما « جاور » العلماء والزهاد والعباد والجاهدون وطلاب العلم في الحرم المكى والحرم المدنى ، ظلوا عبر تاريخ الإسلام « يجاورون » في الحرم القدسي . .

وحجم الأشعار التى نظمها شعراء الإسلام فى الحرم القدسى يبلغ المجلدات فى ديوان الأدب الإسلامى . . فلقد كانت دائمًا - عندهم - رمز الصراع بين الحق والباطل ، ومفتاح الانتصارات ، ورمز الاستقلال والتحرر من موجات الغزو والغزاة . .

وهيُّجْتَ للبيت المقدس لوعة يطول بهامنه إليك التسوق هو البيت إن تفتحه ، والله فاعل فما دونه باب من الشام مغلق

وذلك فنضلاً عن مشات المخطوطات التي كسبت في مناقب وفضائل هذا الحرم القدسي الشريف . .

● أما أن هذه المدينة - القدس - « لم تكن في يوم من الأيام عاصمة لدولة إسلامية » - كما تقول « وثيقة » رابطة الدفاع اليهودية - فهي دعوى - ككل الدعاوى التي فندناها - لا حظً لها من المنطق الذي يقيم دليلاً على المقاصد التي يريدها اليهود..

فاللولة الإسلامية - منذ ظهور الإسلام، وحتى إلغاء الخلافة العثمانية سنة ١٩٢٤ م - كانت دولة خلافة جامعة، اختصت بركز العاصمة فيها مدن معدودة، لا تتجاوز الست - هى: المدينة . والكوفة . ودمشق . وبغداد . والقاهرة . والأستانة - . فهل يعنى ذلك أن كل مدن الإسلام - والتي تعد بالآلاف - في عالم الإسلام ، من «غانة » - غربًا - إلى « فرغانة » - شرقًا - ومن حوض نهر الفولجا - شمالاً - إلى جنوب خط الاستواء - جنوبًا - . هل معنى ذلك أن كل هذه المدن ليست إسلامية ؟ أو لا أهمية لها في حياة الإسلام والمسلمين ، أو لا حق فيها للمسلمين ، أو لا حق

ثم . . إن مكة المكرمة ، لم تكن في يوم من الأيام عاصمة لدولة إسلامية . . فهل يعنى ذلك أنها لا أهمية لها في حياة الإسلام والمسلمين ؟!

• ومع هذه المكانة للقدس في القرآن الكريم . . وفي معجزات رسول الإسلام . . وبين المدن الإسلامية الشلاث ، التي تميزت بالحرمة ، فغدت حرمًا آمنًا ومقدسًا في وجدان المسلمين وحياتهم العلمية ، والفكرية والثقافية والأدبية والروحية . . فلقد تميزت السيادة الإسلامية على القدس ، عبر تاريخها الإسلامي ، بميزة تقردت بها القدس الإسلامية عن حياة هذه المدينة – إبان اغتصابها من قبل الآخرين . . ففي الحقب التي انحسرت فيها السيادة الإسلامية والعربية عن القدس ثم احتكارها من قبل السيادة الإسلامية والعربية عن القدس ثم احتكارها من قبل

الغاصبين ، بينما تميزت السيادة الإسلامية عليها بإشاعة قدسيتها بين كل أصحاب المقدسات من مختلف المذاهب والديانات . . حتى غدت هذه الحقيقة قانونًا في تاريخ هذه المدينة المقدسة ، لم يعرف التخلف أو الاستثناء .

لقد احتكرها الرومان - في عهد وثنيتهم - دون النصارى واليهود . . فلما تدينت الدولة الرومانية بالنصرانية احتكرت القدس دون اليهود ، بل ودون المذاهب النصرانية التي لا يرضى عنها الرومان!

وعندما اغتصبها الصليبيون الفرنجة ، احتكروها دون المسلمين واليهود . . واليوم ، يصنع الصهاينة هذا الاحتكار للقدس ، بالتهويد ، وبتهديد المقدسات غير اليهودية ، وتقليص الوجود العربي - الإسلامي والمسيحي - في هذه المدينة . .

على حين سجل التاريخ الإسلامي للقدس ، أن السلمين هم الذين سمحوا لليهود بالعيش فيها ، والتعبد بها ، بعد أن كان أهلها النصاري – إبان الفتح الإسلامي لها – يطلبون ألا يسكن فيها أحد من اليهود ولا من اللصوص !

وفى عهدها الإسلامى أشاع المسلمون قداستها وقدسيتها لكل أصحاب المقدسات ، على اختلاف المذاهب وتعدد الديانات . . لا مجرد « التسامح الإسلامى » ، وإنما لأن الإسلام هو الدين الوحيد الذي لا يكتمل الإيمان به إلا بالإيمان بكل النبسوات والشسرائع والرسالات . . فالمسلمون وحدهم – بحكم عقيدتهم الدينية – هم

47

الذين يعترفون بالآخرين ، ويؤمنون بقدسية وحرمة مقدسات هؤلاء الآخرين ، ومن ثم فإنهم وحدهم - بحكم هذه العقيدة ، التى صدقت عليها الممارسات التاريخية - المؤتمنون على كل مقدسات هذا الحرم القدسي الشريف . . فإسلامية السيادة على هذه المدينة ، ليست مصلحة إسلامية خاصة ، ولا امتيازًا فلسطينيًا وطنيًا ، ولا ميزة قومية عربية . . وإنما هي - أولاً وقبل كل شيء - الضمان لبقاء القدس حرمًا آمنًا لكل الذين يعبدون الله . .

تلك هي حقيقة قضية القدس . . وعلاقتها ومكانتها بين اليهودية والإسلام . .

وبمثل هذا المنطق يجب أن يكون الحوار مع الآخرين . . والتفنيد لدعاوى الخصوم . . فبه نقنع المحاورين . . ونزداد يقينًا بحقنا المشروع في القدس الشريف . . ونسحب البساط من تحت أقدام الخصوم . . ويكون حوارنا مع العالم حوار العلم بمنطق العلماء .

والله - سبحانه وتعالى - أعلم ...

## م إسلامية القدس .. ماذا تعنى ؟؟

القنس - كل القدس - حرم مقدس . . كما أن مكة - كل مكة - حرم مقدس . . ولقد أطلق القرآن الكريم على هذه المدينة المقدسة مصطلح « المسجد » قبل الفتح الإسلامي لها ، وقبل بناء المساجد الإسلامية فيها . . فهي « مسجد » كما أن مكة «مسجد» - أي قبلة للساجدين - . . حدث ذلك منذ العام الثاني قبل الهجرة - عام معجزة الإسراء - : ﴿ سُبْحَانَ الَّذِي أَسْرَى بِعَبْده لَيْلاً مِّنَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الْأَقْصَا الَّذِي بَارَكْنَا حَوْلُهُ لِنُرِيَّهُ مِنْ آيًاتنًا إِنَّهُ هُو السُّميعَ البَّصيرَ (١) ﴾ [الإسراء: ١] ، فالإسراء قد حدث من مكة إلى القدس - المسجد - . . وهو قد أقام رباطًا بين هذين الحرمين المقدسين ، هو آية من آيات الله ، سبحانه وتعالى . . وهو رباط يجسد وحدة الدين الإلهى عسسر كل النبوات والرسالات . . فالمسجد الحرام ، الذي هو أول بيت وضع للناس في الأرض ، والذي أصبح قبلة أمة الرسالة الخاتمة ، عندما يربط الله - بالإسراء - بينه وبين القدس - قبلة النبوات السابقة - إنما يرمز بذلك إلى وحدة الدين الإلهي ، وإلى اكتماله بالإسلام ، وإلى جمع العقيدة الإسلامية الإعان بكل الرسل والرسالات من آدم إلى محمد ، عليهم الصلاة والسلام . . لا نفرق بين أحد من رسله . . وإذا كان المسلمون هم الذين سموا هذه المدينة: « القدس » ، و « القدس الشريف » ، و « بيت المقدس » ، و « الحرم القدسي » ، منذ فتحهم لها (سنة ١٥ هـ / ٦٣٦ م) - وذلك بعد أن كان اسمها يومئذ 8 إيليا الكبرى » - فلقد صنعوا ذلك ليعلنوا بهذه الأسماء القدسية عن قداستها ، ولم يكن قد قام فيها يومئذ مسجد من مساجد الإسلام ، ولا دخل أحد من أهلها في دين الإسلام! لقد عاملوها - كما شاء الله لها - معاملة الحرم المقدس...

لقد عاملوها - كما شاء الله لها - معاملة الحرم المقدس.. وتجلى هذا الاعتقاد الإسلامي في أحداث الفتوح . . فكما أن مكة حرم مقدس ، ولذلك لا يحل فيها القتال . . كذلك عامل الفاتحون المسلمون القدس ، فحاصرها جيش المسلمين ، بقيادة أبي عبيدة بن الجراح ، حتى رغب أهلها في الصلح ، دونما قتال ، لأنها حرم لا يحل فيها القتال . . بل لقد ظلت هذه الحرمة عقيدة إسلامية مرعية عبر عصور التاريخ . . فعلى الرغم من أن الصليبيين الذين اقتحموا القدس عنوة (٤٩٢ هـ - ١٠٩٩ م) قد أبادوا جميع من بها من المسلمين ، عندما أقاموا فيها مجزرة دامت سبعة أيام ، لم يسلم من الذبح فيها حتى الذين احتموا بالمسجد الأقصى ، فذبحهم الصليبيون ، حتى جرت الدماء في المسجد كالنهر ، وسبحت فيه خيول الصليبيين حتى لَجُم هذه الخيول !! . . على الرغم من ذلك ، عامل صلاح الدين الأيوبي (٥٣٢ - ٨٩٥ هـ / ١١٣٧ -١١٩٣ م) هذه المدينة المقدسة معاملة الحرم الذي لا يجوز ولا يحل فيه القتال . . فحاصرها (٥٨٣ هـ - ١١٨٧ م) حتى صالح الصليبيون فيها على التسليم . . فهي ليست مجرد مدينة . . وإغا هى حرم ، وبعبارة صلاح الدين : ﴿ إِنها إِرثنا وإرث كل أصحاب الديانات . . فيها تجتمع الملائكة . . ومنها عرج نبينا إلى السماء » . .

ولتقديس الإسلام لهذه المدينة ، باعتبارها مسجدًا وحرمًا وقبلة للنبوات السابقة . . ولأن الإسلام وحده هو الذي جعل الإيمان بالنبوات والرسالات السابقة جزءاً من عقيدته ، تميزت السلطة الإسلامية عبر تاريخ السيادة السياسية للدولة الإسلامية على مدينة القدس، بإشاعة قدسيتها لكل أصحاب المقدسات من أبناء كل الديانات السماوية . . فكانت الدولة الإسلامية وحدها والسلطة الإسلامية دون سواها هي المؤتمنة والأمينة على المقدسات غير الإسلامية في هذا الحرم القدسي الشريف . . بينما كان العكس - أي الاحتكار - هو موقف كل السلطات غير الإسلامية التي استولت على مدينة القدس . . فالرومان قد احتكروها لأنفسهم ، دون اليهود والنصارى ، في حقبة الوثنية الرومانية وبعد أن دخلوا في النصرانية احتكروها دون اليهود . . وعندما فتح المسلمون القدس ، كان من مطالب أهلها - النصارى - ألا يسكن فيها أحد من اليهود ولا أحد من اللصوص! . . وصنع هذا الاحتكار أيضًا الصليبيون ، الذين احتلوها تسعين عامًا ، فبعد أن ذبحوا اليهود مع المسلمين ، احتكروا مقدسات المدينة ، حتى لقد حولوا المسجد الأقصى إلى كنيسة لاتينية ، وإلى اصطبل لخيول فرسان الإقطاع اللاتين! . . ونفس الاحتكار يصنعه الصهاينة اليوم ، عندما يطاردون الوجود العربي فيها - إسلاميًا ونصرانيًا -ويهددون المقدسات بالاستيلاء والهدم والتحويل!

والفارق بين المسلمين وغيرهم في هذه القضية - إشاعة قدسية القدس أو احتكارها - ليس مجرد تسامح يقابل التعصب . وإنما هو دين واعتقاد ديني . . فالإسلام وحده هو الذي يعترف بكل

الرسالات والشرائع الدينية ، ومن ثم يعترف بقدسية مقدسات أهلها ، ولقد جعلت دولته من أمان وتأمين غير المسلمين على عقائدهم وصلبانهم وكنائسهم - مع أنفسهم وأموالهم ونسائهم وأبناثهم - دينًا وعهدًا وميثاقًا . . بينما اليهودية لا تعترف لا بالمسيحية ولا بالإسلام . . والنصرانية تتخذ نفس الموقف من الآخر الديني ومن مقدساته . . ولذلك ، لم تكن صدفة ، ولم يكن مجرد تسامح أن تشيع قلسية القلس بين كل أصحاب المقدسات ، في ظل السيادة الإسلامية على القدس ، وأن تقع هذه المدينة وقداستها في الاحتكار عندما يحتلها الأخرون . . الأمر الذى يجعل من السيادة الإسلامية على القدس المصلحة المحققة لكل أصحاب الديانات ، وليس فقط للمتدينين بدين الإسلام . . ولأن هذه هي حقيقة الاعتقاد الإسلامي ، التي جسدتها السيادة الإسلامية على القدس، فلقد رأينا - عبر تاريخ هذه المدينة المقدسة - حجج أوقاف الكنائس النصرانية تنص على أن يكون «نظار» هذه الأوقاف الكنسية من المسلمين . . بل وتنص كثير من هذه الحجج على أن تكون « مفاتيح » الكنائس بيد أسر مقدسية مسلمة!

## \* \*

ولأن هذا هو مقام القدس في عقيدة الإسلام والمسلمين . . ومسوقعها في التساريخ الإسسلامي . . ومكانتها في الدولة الإسلامية . . فإننا يجب أن نتعامل معها ، في هذا الطور من أطوار الصراع التاريخي حولها وعليها ، باعتبارها أكثر من قطعة أرض . .

وأعظم من مدينة . . وأهم من عاصمة للدولة الفلسطينية . . وأخطر من كونها قلب الصراع العربى الصهيونى . . إنها كل ذلك وأكثر من ذلك . . إنها جزء من عقيدة أمة يبلغ تعدادها مليارًا وثلث المليار ، وليست محرد قضية وطنية لشمانية ملايين من الفلسطينين ، ولا مجرد مشكلة قومية لأقل من ثلاثمائة مليون عربى . . إنها عاصمة الوطن الفلسطينى . . ومحور الصراع العربى الصهيونى ، وفوق كل ذلك ، إنها عقيدة إسلامية ، وحرم مقدس ، والرباط بينها وبين الحرم المكى هو التجسيد لعقيدة وحدة دين الله ، التى جاء بها الإسلام . . فإسلامية القدس ، وإسلامية موقفنا فى الصراع حولها ، يضيف للإمكانات الوطنية الفلسطينية والطاقات القومية العربية ، ولا ينتقص منها . . بل إن هذه الإسلامية لقضية القدس ، هى – كما أشرنا – فى مصلحة سائر أصحاب المقدسات من سائر المتدينين بالديانات . .

## \* \* \*

وإذا كانت هذه هي حقيقة أبعاد موقفنا من قضية القدس . . فإن الوعى بهذه الحقيقة ، واستندعاء طاقات هذه الأبعاد الإسلامية . . تتزايد وتشتد عندما نعلم أبعاد الموقف المعادى إزاء هذه المدينة المقدسة . .

صحيح أننا نواجه - في القدس وفلسطين - مشروعًا استعماريًا استيطانيا عنصريًا ، لكنه ليس كغيره من المشاريع الاستيطانية العنصرية - كالذي قام في جنوب إفريقيا مثلاً - وإنما نواجه أبعادًا أسطورية دينية لهذا المشروع الاستيطاني الاستعماري العنصري ، تجعل من استدعاء الأبعاد الدينية الإسلامية لموقفنا من هذه

القضية ضرورة صراعية ، فضلاً عن أنها دين واعتقاد . .

فهذا المشروع الاستيطاني العنصرى ، القائم الآن في القدس وفلسطين ، قد تبلور أول ما تبلور في « اللاهوت البروتستانتي » الغربي ، انطلاقًا من الفكر الأسطورى حول « رؤيا يوحنا » ، وعودة المسيح الطبيح الطبيح المعركة الأرض ألف سنة سعيدة ، بعد معركة « هَر مجدون » ، والذي جعل من جمع اليهود وحشدهم في فلسطين ، وتهويد القدس ، وإقامة الهيكل على أنقاض المسجد الأقصى ، أي جعل من تحقيق العلو الصهيوني دينًا يتدين به البروتستانت في الغرب . . ثم حدث التبشير بهذا المشروع البروتستانتي بين الجماعات اليهودية ، فتلقفته الصهيونية - كحركة قومية عنصرية والإمبريالية الغربية - إبان زحفها على الشرق الإسلامي - وبحثها عن أقليات توظفها - كمواطئ أقدام - في المشروع الاستعمارى . . فاجتمعت لهذا المشروع الاستعمارى العنصري عناصر متعددة ومركبة ، منها :

١ - البعد الدينى فى لاهوت النصرانية الغربية . . وهو الذى بدأ بروتستانتيّا ، ثم مارس الابتنزاز والتأثير على الكنيسة الكاثوليكية الغربية ، حتى جعلها تشرع فى « تهويد نصرانيتها » - بدلاً من تحقيق الاعتراف البهودى بالنصرانية ! - فهى الآن تسعى لتجعل « يَهْوَه » إلهها ! . . وتتحدث عن « دمج المسيح فى إسرائيل » . . وتعدّل ، ليس فقط فى « الفكر المسيحي » ، وإنما فى « الأناجيل والصلوات » ! . . لتصل إلى طلب « الغفران » من اليهود ، بعد أن عاشت قرونًا تبيع « صكوك الغفران » !

۲ - والبعد الاستعمارى العلمانى - بل والدهرى الوضعى والمادى - . فبونابرت (۱۷۲۹ - ۱۸۲۱ م) الوضعى الدهرى . . هو أول من دعا إلى توظيف هذه الأساطير الدينية فى خدمة مشروعه الاستعمارى . . و « سايكس » - السياسى الاستعمارى الإنجليرى - الذى عقد مع « بيكو » - الفرنسى - معاهدة الإنجليري - الذى عقد مع « بيكو » - الفرنسى - معاهدة «سيكس - بيكو» سنة ۱۹۱٦ م لتمزيق الدولة العثمانية ، وتوزيع أجزائها العربية بين القوى الاستعمارية . . قد أقاموا له تمثالاً فى قريته « سلدمير » - بمقاطعة « يوركشاير » . . مكتوب عليه : قريته « سلدمير » - بمقاطعة « يوركشاير » . . مكتوب عليه : «ابتهجى يا قدس» ! . . فالقدس هى هدف الاستعمار الغربى العلمانى ، كما هى هدف اللاهوت النصرانى الغربى . .

وعندما دخل الچنرال الإنجليسزى « اللنبى » القدس سنة ١٩١٧ م ، تقمص صورة بابوات الحروب الصليبية ، فقال : « اليوم انتهت الحروب الصليبية » ! . . ويومها نشرت مجلة « بنش » انتهت الحروب الصليبية » ! . . ويومها نشرت مجلة « بنش » (Punch) الإنجليزية رسمًا عثل « ريتشارد قلب الأسد » – الملك الصليبي – وهو يقول : « الآن تحقق حلمي » !

أما الجنرال الفرنسى « جورو » - الذى يرفع راية العلمانية الفرنسية المتطرفة - فهو الذى يذهب - عند دخوله دمشق سنة الفرنسية المتطرفة - فهو الذى يذهب - عند دخوله بقدمه ، ويقول : ١٩٢٠ م - إلى قبر صلاح الدين الأيوبى ، ليركله بقدمه ، ويقول : « ها نحن قد عدنا يا صلاح الدين » !

فالبعد العلماني الغربي ، يحالف ويعانق ويساند ويوظف البعد اللاهوتي الغربي في الصراع على القدس وفلسطين .

٣ - والبعد الإمبريالي الأمريكي المعاصر، الجامع بين الدين

والاستعمار، ها هو يوظف « المسيحية - الصهيونية » في خدمة « تَدْيبِن » الاغتصاب الصهيوني الغربي للقدس وفلسطين . . فالكونجرس الأمريكي ، عندما يقرر في سنة ١٩٩٥ نقل السفارة الأمريكية إلى القدس - وبناءها على أرض الأوقاف الخيرية الإسلامية ا - يقول ، في مقدمة قراره هذا : « إن القدس هي الوطن الروحي لليهودية » ! . . مع أن هذه القدس لم يرها نبي اليهودية موسى الطنير ولم تنزل فيها توراة اليهودية . . وإذا كان داود وسليمان عليهما السلام قد عاشا فيها برهة من تاريخها الطويل ، فهما - بنظر اليهود - ملوك وليسوا رسلاً ولا أنبياء . . فلم ؟ . . ومتى كانت القدس الوطن الروحي لليهودية ؟! . . إن الإمبريالية عول الأساطير إلى دين تدعم به الاغتصاب !

\$ - وأخيرًا ، البعد العنصرى الصهيونى ، الذى حول اليهودية إلى عنصرية صرفة ، لا علاقة لها بذلك الدين السماوى الذى أنزله الله على موسى الطفائد . . فتعريف اليهودى - فى دائرة معارف كيانها الاستيطانى - هو « المولود من أم يهودية » . . أى أن هذا العامل « البيولوچى » ، وليس التدين بالدين ، هو الذى يحدد يهودية اليهودى . . فالمولود من أم يهودية - حتى ولو كان ابن زنا . . أو ملحدًا - يصبح يهوديًا ، ومن شعب الله الختار ، وصاحب الحق فى الاستيطان والاغتصاب للقدس وفلسطين !!

هكذا ، نواجه - في القدس وفلسطين - استعمارًا استيطانيًا إمبرياليًا عنصريًا ، يوظف الأساطير والأوهام والأكاذيب ، ليجعلها دينًا يدعم المشروع الاستعماري ، و « روحانية » تغلف الاستيطان

العنصرى . . فهل نترك العدو يدعم الباطل بالأساطير . . ونهمل - نحن - تأييد الحق الفلسطيني الوطني ، والمطلب العربي القومي بحقائق الوحي الإلهي ، وصادق الاعتقاد الديني ، وناصع صفحات واقع الحضارة والتاريخ ؟!

إن الذين يخافون من «أسلمة » الصراع حول القدس وفلسطين - حتى إذا حسنت نواياهم - هم كالسفهاء ، الذين لا يعرفون قيمة « الأسلحة الإيمانية » ، التي ورثوها عن الأجداد في هذا الصراع التاريخي الطويل . . وهم بهذا السفه إنما ينزعون من الأمة أمضى أسلحتها في هذا الصراع ، فيرجحون بذلك كفة الأعداء في هذا الصراع . .

إن إسلامية القدس ، هي « الحق » الذي نفل به أساطير الأعداء . . وهي لا تنتقص من الإمكانات الوطنية الفلسطينية والطاقات القومية العربية في هذا الصراع ، وإنما تضيف إليهما طاقات الاعتقاد الإسلامي وإمكانات أمة الإسلام . .

كما أن هذه الإسلامية لا تهدد جهادنا بشبهة « الحرب الدينية » ، التي يخافها كثيرون ، لأن إسلامية القدس هي وحدها ضمان شيوع قدسيتها بين جميع أصحاب المقدسات ، من كل الديانات . . ومن ثم فإنها ضمان عدم احتكارها . . وهو الاحتكار الذي يهددها بالتهويد في هذه الأيام . . .

**按 终 杂** 

## الفهرس

| ₩.  | تقديم                           |
|-----|---------------------------------|
|     | وجهة النظر اليهودية :           |
| ١.  | القدس يهودية وليست إسلامه       |
|     | وجهة النظر الإسلا               |
| 4 £ | ١ - القدس بين اليهودية والإسلام |
| ٣٩  | ٢ - إسلامية القدس ماذا تعنى ؟   |



districted the significant of the Albanian and the GOAL.



إلى القارئ العزيز . .

في هذه السلسلة الجديدة:

إذا كان «التنوير الغربي» هو تنوير علماني ، يستبدل العقل بالدين ، ويقيم قطيعة مع التراث . .

فإن «التنوير الإسلامي» هو تنوير إلهى ، لأن الله والقرآن والرسول صلى الله عليه وسلم: أنوار ، تصنع للمسلم تنويرا إسلاميا متميزا .

ولتقديم هذا التنوير الإسلامي للقراء، تصدر هذه السلسلة، التي يسهم فيها أعلام التجديد الإسلامي المعاصر:

- د . محمد عممارة ﴿ المستشار طارق البشرى
- د . حسن الشافعي ◊ د . محمد سليم العوا
- ﴿ ا فهمى هويسدى ﴿ د يوسف القرضساوى
- ∞ د . سيسد دسوقى د . كسمال الدين إمام
- د . عبد الوهاب المسيرى ﴿ و . شريف عبد العظيم
- ﴿ د . عـسادل حـسين ﴿ د . صلاح الدين سلطانُ

وغيرهم من المفكرين الإسلاميين . . إنه مشروع طموح ، لإنارة العقل بأنوار الإسلام . الناشي





To: www.al-mostafa.com